Gott, mehr liebend als strafend (Impulsreferat zum Tag des Judentums am 17.1.2014)
Susanne Plietzsch

Der Impuls fur die Wahl dieses Themas in unserer Vorbereitungsgruppe war der Hinweis einer
Studentin. Sie hatte beobachtet, dass oft auch ganz sdkulare Leute denken, der christliche Gott sei
liebevoll, der jldische hingegen streng und strafend. Sicher sind Sie auch schon mit solchem
,Wissen” in Kontakt gekommen, ob nun im Religionsunterricht, in Predigten oder Biichern. Das
Judentum erscheint dann meistens als Kontrastfolie zum Christentum — und im Christentum wird von
den meisten nicht infrage gestellt, dass Gott liebevoll und vergebend ist.

Auch wenn die christliche Darstellung des Judentums heute sehr viel positiver und differenzierter ist,
als noch vor einigen Jahrzehnten, sind die alten Muster sehr hartnackig, besonders, wenn es kaum
eine Moglichkeiten gibt, sich ein eigenes Bild zu machen. Dem will der Tag des Judentums
entgegenwirken und ich mdchte mit lhnen ein paar Texte aus meinem Forschungsgebiet, der
klassischen rabbinischen Literatur, anschauen — Texte, mit denen man auch leicht in aktuelle Diskurse
hineinkommen kann.

Ich mdchte vier Beispiele dafiir anfiihren, dass die jidischen Gelehrten in der Zeit des 3.-7. Jh., die
Rabbinen, Gott viel eher als liebend denn als strafend ansahen: keineswegs als gleichgiiltig
gegenilber dem Bbsen, was Menschen tun kdnnen, aber so, dass seine liebevollen Qualitdten starker
als seine angebliche ,padagogische” Konsequenz ist. Wir kdnnen uns vorstellen, dass wir mit diesen
Gelehrten zusammensitzen und ein paar Texte diskutieren.

1. Die richtige Mischung (Genesis Rabba 12,15)

Das erste Beispiel stammt aus der rabbinischen Bibelauslegung, dem Midrasch, aus dem 5. Jh. u.Z. Es
geht um das zweite Kapitel der Hebraischen Bibel:

2,1 So wurden Himmel und Erde vollendet und ihr ganzes Gefiige.

2 Am siebten Tag vollendete Gott das Werk, das er geschaffen hatte, und er ruhte am siebten
Tag, nachdem er sein ganzes Werk vollbracht hatte.

3 Und Gott segnete den siebten Tag und erklérte ihn fiir heilig; denn an ihm ruhte Gott,
nachdem er das ganze Werk der Schépfung vollendet hatte.

4a Das ist die Entstehungsgeschichte von Himmel und Erde, als sie erschaffen wurden.

4b Zur Zeit, als JHWH Gott Erde und Himmel machte,

5 gab es auf der Erde noch keine Feldstrducher und wuchsen noch keine Feldpflanzen; denn

JHWH Gott hatte es auf die Erde noch nicht regnen lassen und es gab noch keinen Menschen,
der den Ackerboden bestellte;

6 aber Feuchtigkeit stieg aus der Erde auf und trénkte die ganze Fldche des Ackerbodens.

7 Da formte JHWH Gott den Menschen aus Erde vom Ackerboden und blies in seine Nase den
Lebensatem. So wurde der Mensch zu einem lebendigen Wesen.

Die rabbinischen Gelehrten beobachten etwas bei der Lektire: Im Vers 4 stehen zwei Bezeichnungen
fiir Gott — einerseits eben Gott (elohim) und andererseits wird der Gottesname JHWH, der im
Judentum nie ausdricklich genannt wird, hinzugefiigt. In unseren Bibellibersetzungen wird dieses



Tetragramm in der Regel mit ,,Herr” wiedergegeben und in der jludischen Bibellektiire liest man dann
»,adonai“ —was ,mein Herr” im Plural bedeutet, also ein Plural majestatis.

Bevor wir in die konkrete Auslegung einsteigen, noch eine Vorinformation: Die Rabbinen gehen
davon aus, dass diese beiden verschiedenen Gottesbezeichnungen auch verschiedene Eigenschaften
Gottes anzeigen — wenn da ,Gott” steht, meint das einen hoheitsvollen und unerbittlichen Richter,
und wenn da ,,adonai” steht, erkennen sie eine sehr nahe Bezugsperson, die zu den verschiedensten
Gefihlen fahig ist: zu Liebe und Mitgefiihl, aber auch zu Eifersucht, Wut, Zorn usw. Deshalb ergibt
sich aus den beiden nebeneinanderstehenden Gottesbezeichnungen im Bibeltext die Frage, warum
das so ist. Was will die Tora damit ausdriicken? Der Midrasch gibt die folgende Deutung:

JHWH Gott (Gen 2,4b) — das ist einem Konig vergleichbar, der leere TrinkgefaRe hatte. Der Konig
sprach: ,,Wenn ich HeiRes in sie hineingebe, zerspringen sie, Kaltes — dann ziehen sie sich zusammen
(und zerspringen auch)!”“ Was tat der Kénig? Er mischte HeiRes mit Kaltem, gab es in sie hinein und sie
blieben bestehen.

So sagte auch der Heilige, der gesegnet ist: Wenn ich die Welt (nur) mit meiner Barmherzigkeit
erschaffe, werden die Stinden Glberhandnehmen, (nur) mit meiner Gerechtigkeit — wie kann die Welt
dann bestehen? Vielmehr, ich schaffe sie mit meiner Gerechtigkeit und meiner Barmherzigkeit — moge
sie Bestand haben! (Genesis Rabba 12,15)

Die rabbinischen Autoren vertreten hier einen sehr ausgewogenen Standpunkt: Gott ist nicht nur
barmherzig, ohne dabei auch gerecht und konsequent zu sein. Nur barmherzig — das wiirde nicht gut
gehen, finden sie. Gott ist aber auch keineswegs nur streng und gerecht — das wiirde ihrer Meinung
nach auch nicht gut gehen. Die richtige Mischung gibt der Welt und den Menschen eine Chance, sagt
der Midrasch.

Das ist nur ein kurzer Ausschnitt aus der fast unendlichen Fiille der rabbinischen Bibelauslegung, und
dieser Text ist noch relativ neutral zwischen Gerechtigkeit und Barmherzigkeit. Klischeehaft gesagt
klingt er wie moderne Padagogik: lieben und Grenzen setzen! Aber das Motiv des Ausgleichs
zwischen Gottes Eigenschaft der Barmherzigkeit einerseits und Gerechtigkeit andererseits erscheint
immer wieder, und meistens bleibt es dann nicht bei der Neutralitat.

2. Risikobereitschaft (Genesis Rabba 8,4)

Die Rabbinen kdnnen sogar davon sprechen, dass die gottliche Gerechtigkeit und die gottliche
Barmherzigkeit miteinander Streitgesprache fihren —wobei dann regelmaRig die Barmherzigkeit
siegt. Das ist ein haufig auftretendes Motiv. Die Midraschautoren sehen ein solches innergéttliches
Gesprach in dem Vers Gen 1,26: Und Gott sprach: Lasst uns Menschen machen, in unserem Abbild,
uns dhnlich. Sie sehen in der Pluralform , lasst uns“ (die ja auch in der christlichen
Auslegungstradition viel Stoff flir Diskussionen bietet) die beiden Eigenschaften Gottes, liebevolle
Barmherzigkeit und konsequente Gerechtigkeit in einem Gesprach, in der Auseinandersetzung. Ein
wunderschénen Midrasch (Genesis Rabba 8,4) sagt dazu folgendes: Vor der Erschaffung der
Menschen warnte die Gerechtigkeit mit guten Argumenten, dass es nicht gut sei, Menschen zu
erschaffen, weil diese viele und schreckliche Ungerechtigkeit begehen wiirden. Aber Gott entschloss
sich trotzdem dazu! Der Midrasch erklart das so, dass er fir kurze Zeit nicht seiner Gerechtigkeit,



sondern seiner Barmherzigkeit zuhorte und ihr mehr Gewicht gab. Das Argument der Barmherzigkeit
war namlich: Wenn es keine Menschen gibt, gibt es auch keine Gerechten! Und da Gott die
Gerechten unbedingt haben wollte, erschuf er die Menschen und nahm in Kauf, dass es dann auch
Ungerechte gibt. (Den Text von Genesis Rabba 8,4, oder hebraisch: Bereschit Rabba 8,4, finden Sie
hier: http://bereschitrabba.hypotheses.org/303.) ,,Gerechtigkeit” wére hier praventiv gewesen und

hatte jedes Risiko von vornherein ausgeschlossen.

3. Gottist nicht beratungsresistent

Unser drittes Beispiel ist ein sehr vielschichtiger Text nicht ohne ironische Nuancen, der spater
entstanden ist als die beiden vorigen (vielleicht im 7. Jh. oder noch spéater). Das Gesamtwerk, aus er
stammt, heil3t Pesikta Rabbati und ist eine Sammlung von Auslegungen, die mit den jladischen
Festtagen zu tun haben. Hier sind wir beim Neujahrsfest, und das Neujahrsfest hat unter anderem
die Bedeutung, dass an ihm ein Gerichtsverfahren gegen alle Geschopfe (vor allem die Menschen)
eroffnet wird, das dann am Jom Kippur, dem Verséhnungstag oder wortlich: Sihnetag, zum
Abschluss kommt. Ein sehr ernster Tag also — aber auch ein ermutigender Tag! Denn ein besonders
schoner Aspekt des Neujahrsfestes ist die Vorstellung, dass Gott an diesem Tag alles sieht — aber

Ill

nicht im Sinne eines drohenden ,Gott sieht alles!“, sondern in dem Sinn, dass die gesamte
Vorgeschichte des gegenwartigen Zustandes aufgerufen wird, einschlieRlich alles Vergessenen. Etwa:
Gott sieht alles (aber wirklich)! Und wenn wirklich alle Aspekte Berlicksichtigung finden — was in

einem irdischen Gericht nicht moglich ist — kann es keine Verurteilung mehr geben!

In diesem Text wird zum Ausdruck gebracht, dass Gott und die Menschen in einem Boot sitzen.
Wirden Menschen grundsatzlich verurteilt werden, wiirde das auf ihren Schopfer zurlickfallen — das
ist hier ernst und zugleich sehr selbstbewusst gemeint:

Und warum geféllt es ihm, seine Geschdpfe zu rechtfertigen?

Es sagte namlich Rabbi Jehuda bar Nachman im Namen des Resch Lakisch:

Der Heilige, der gesegnet ist, sagte: ,,Wenn ich siege, verliere ich,

aber wenn ich besiegt werde, habe ich Gewinn!

Ich habe die Generation der Flut besiegt und verloren, denn ich verlor die ganze Volksmenge,
denn es ist gesagt (Gen 7,23): Und sie (die Flut) I6schte alles Bestehende aus.

Und so auch in der Generation des Turmbaus, und so auch mit den Leuten von Sodom.

Aber beim Goldenen Kalb besiegte mich Mose, denn es ist gesagt (Ex 32,11):

Warum, JHWH, entbrennt dein Zorn? Und ich gewann die ganze Volksmenge.”

Strafe, Kritik und Machtdemonstration negiert die Person, auf die sie sich richtet. Da kann es in der
Tat um Ausloschung gehen, das Thema der Flutgeschichte. Bei den Leuten des Turmbaus in Babel
(Gen 11,1-9) war es so, dass sie liber die ganze Erde verstreut wurden und nichts mehr von ihnen
gehort wurde. Und die Bewohnerinnen und Bewohner von Sodom wurden wegen ihrer furchtbaren
Gewalttaten durch einen Regen von Feuer und Schwefel vernichtet (Gen 19,24-25). Ganz anders war
es aber bei Mose, der sich traute, zurlickzufragen: Warum bist du eigentlich so zornig, Gott? Wenn
wir in Ex 32 weiterlesen, baut Mose fir Gott gleichsam eine Briicke und fiihrt ihn in die Beziehung zu
den Israeliten zuriick: Denk doch mal daran, Gott, was die Agypter sagen werden! Zuerst fiihrst du
das Volk in die Freiheit und dann vernichtest du es?! Und Gott merkt, dass Mose Recht hat und er
nur gewinnen kann, wenn er auf ihn hort. Der Text spricht von einem Gott, der nicht


http://bereschitrabba.hypotheses.org/303

beratungsresistent ist — wie gesagt, ein Text nicht ohne Ironie, aber ernst und mehr als doppelbodig
trotzdem.

4, Strafen werden unterlaufen

Die Rabbinen sprechen in der talmudischen Literatur nicht von einem Gott sprechen, der in
gleichgliltiger Weise nur lieben wiirde, aber von einem, der mehr liebt als dass er auf
Machtdemonstrationen setzen wiirde. Die Vorstellung von Strafe ist ja fur uns deshalb mit Recht so
schwierig, weil wir wissen, dass ,Strafe” in der Regel keine authentische und spontane Reaktion,
sondern vor allem eine Machtdemonstration ist. Wer strafen kann, hat die Macht und wer straft,
inszeniert seine oder ihre Macht.

Gott ist flr die talmudischen Gelehrten eher liebend als strafend. Trotzdem ist die grundsatzliche
Orientierung (die fiktive Norm sozusagen) gerade fiir die mittelalterliche jlidische Philosophie
durchaus der Gedanke, dass Gott gute Taten, Gebotserfiillungen, belohnt und Gebotsiibertretungen
bestraft, auch, wenn man weiR, dass das keine Realitét ist, die sich im Leben abbilden wiirde,
besonders dann nicht, wenn ,,gute Menschen” leiden missen. Der Talmud antwortet auf dieses
theologische Problem unter anderem mit einem Gedanken, der heute sicher nicht als
unproblematisch erscheint — dem Konzept der so genannten ,, Ziichtigungen aus Liebe”, flir die der
Vers Spriiche 3,12 angefihrt wird: Wen JHWH liebt, weist er zurecht — wie ein Vater den Sohn, dem er
zugetan ist. Krankheiten, unzeitige Todesfalle und andere Schicksalsschlage, fur die man keine
Ursache im Verhalten der Betroffenen findet, kbnnen dann damit erklart werden, dass sie
paradoxerweise besondere Liebeserweise Gottes seien. Wer sie ebenfalls in Liebe annehmen kénne,
wirde besonderen Lohn dafir erhalten — manche wirden heute vielleicht sagen: wer sein Schicksal
akzeptiert, kann ,, daran wachsen®“. (Das kann man wohl allenfalls fiir sich selbst und im Nachhinein
sagen!)

Ich méchte deshalb mit einer kurzen Geschichte aus dem babylonischen Talmud (Traktat
Berachot/Segensspriiche 5b) schlieRen, in der das Konzept der ,,géttlichen Zichtigung” in sehr
kreativer und solidarischer Weise unterlaufen wird. Die Geschichte besteht aus drei kurzen Episoden,
von denen wir zwei ansehen. Die beiden Helden der Geschichte, die erkrankten Rabbi Chija bar Abba
und Rabbi Jochanan, machen darin deutlich, dass es im Krankheitsfall weniger um religiése Erklarung
der Krankheit als um menschliche Nahe und Beistand geht:

Rabbi Chija bar Abba wurde krank und Rabbi Jochanan besuchte ihn.
Er sagte zu ihm: ,,Magst du die Zlichtigungen?“

Rabbi Chija antwortete: ,,Weder sie noch ihren Lohn!”

Rabbi Jochanan sagte zu ihm: ,Gib mir deine Hand!“

Er gab ihm seine Hand und er richtete ihn auf.

Rabbi Jochanan wurde krank und Rabbi Chanina besuchte ihn.
Er sagte zu ihm: ,,Magst du die Ziichtigungen?“

Rabbi Jochanan antwortete: ,,Weder sie noch ihren Lohn!“
Rabbi Chanina sagte zu ihm: ,,Gib mir deine Hand!“

Er gab ihm seine Hand und er richtete ihn auf.



Warum? Er hétte sich doch selbst aufrichten kénnen?!
Man sagt: Der Gefesselte kann sich nicht selbst aus dem Gefangnis befreien.

Die beiden erkrankten Rabbis sagen libereinstimmend, dass sie auf ihre Krankheit gut verzichten
kénnen, und dafiir sogar den wie auch immer gearteten Lohn drangeben wiirden. Worauf sie aber
nicht verzichten kénnen ist jemand, der sie aufrichtet — so wie ein Gefesselter jemand anderen
braucht, der ihm die Fesseln abnimmt. Auch einer, der vorher einen anderen aufgerichtet hat, kann
dies nicht in gleicher Weise fiir sich selbst tun! Was in diesen Episoden passiert, ist, dass der Diskurs
um Strafe und Lohn, die Ebene zwischen Gott und Mensch, verlassen wird, und es stattdessen um
Mitmenschlichkeit geht.

Thesen zur Diskussion:

Der Gott der klassischen rabbinischen Literatur ist eher liebend als strafend.
Die Rabbinen lesen die Bibel so, dass der Akzent eher auf Gottes Liebe und Inkonsequenz
denn auf Strafe liegt.

3. Die rabbinische Literatur zeigt kreative Wege auf, nicht in den Fragen nach Lohn und Strafe
steckenzubleiben, sondern in vermeintlichen Bestrafungen einander beizustehen.



